**MAYA E ILUSION**.

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 07 de Noviembre de 2006.

1. La ley de la transición al mundo del espíritu no es compleja. Una condición no se parece a la otra. Como el polvo de un volcán, así de incontables son los espíritus que regresan al mundo espiritual. Por supuesto, la materia es una condición del espíritu. Pero la sangre es tan diferente a su equivalente en el espíritu, el cual lo nutre el prana, que sus linderos se rompen a lo largo de todos los Mundos. Es con dificultad que el espíritu se da cuenta de su liberación de la materia. El espíritu apegado a la Tierra se viste con el cuerpo astral, el cual le crea la ilusión de la Tierra aquí en la casa de los deseos y remordimientos. Pero el espíritu que corre hacia afuera, con sólo un esfuerzo ascendente, puede eludir el plano astral, ya que el cuerpo astral es nada más que basura superflua.  Hojas del Jardín de Morya II, II, 99.
2. Cuando Nosotros hablamos acerca de un acontecimiento destinado Nosotros vemos su origen verdadero; pero cualquiera que juzgue de acuerdo a los efectos visibles estará desfasado en su juicio. Cuando Nosotros decimos – “Anda en contra de las evidencias,” Nosotros queremos decir – “No caigas en la ilusión de los hechos transitorios.” Uno debe distinguir claramente el pasado del futuro. En efecto, la humanidad sufre de esta falta de discernimiento, revoloteando alrededor de las ilusiones de los efectos. Comunidad de la Nueva Era, 77.
3. Usted entiende tanto el trabajo de la realidad como el de Maya. El pensamiento espacial es la realidad, mientras que la gente generalmente le presta atención al de Maya. Tenga en mente que cada uno de Nosotros puede sufrir ante el bajo nivel de los que están en la Tierra; pero esto no tendría efecto sobre el plan de evolución puesto que es a través de éste que crea. Las imágenes de la Verdad proporcionan a todo cuerpo, ya sea en evolución o desintegrándose, nuevas posibilidades para volar hacia las esferas superiores. Todo Maestro de la vida basa Su poder sobre las imágenes de la Verdad, y crea el futuro por medio de Su pensamiento, no mediante la conciencia de las masas. Agni Yoga, 122.
4. El Maya de todos los tiempos sabe cuando tocar el cerebro. De las profundidades de las anteriores experiencias, Maya construye un hilo fino de vacilaciones, cubre la realidad con evidencias y barre el surco de los logros. Maya multicolor, ya es hora de reconocerte y decirte con toda autoridad: “¡Maya, fuera de aquí!”. Comunidad de la Nueva Era, 201.
5. …. Cuando aparentemente la falsedad y la arrogancia gobiernan, entonces, en efecto, la evolución ha llegado a un momento crucial. Los susurradores de la noche parten hacia la oscuridad.

 Mientras más fuerte el trueno, más poderoso es el relámpago. Todos reiteran – la Nueva Era llega con tormenta y con rayos. Para que exista el rayo se necesita de energías positivas y negativas. Si Maya no provee de evidencia negativa, ¿cómo entonces podrá relumbrar la espada de la realidad positiva?

Brevemente Nosotros decimos que nunca antes en el planeta el pensamiento acerca de la cooperación ha sido levantado de la forma en que se ha hecho ahora. Comunidad de la Nueva Era, 258.

1. Naturalmente, un espejo no revela la realidad, pero es una realidad en sí. Por lo tanto es correcto reconocer la realidad de Maya, aún cuando se conozca su distorsión traicionera.

¡Usted que conoce el camino, encuentre el fuego del logro! Agni Yoga, 288.

1. La realidad responde a la intensidad. Cuando el esfuerzo de las energías se congrega alrededor de la semilla, la realidad crea. En cuanto a la ilusión, esta ley ha sido olvidada. En realidad la Luz absorbe la oscuridad. La fusión de las energías se consuma en la realidad. Cuando la creatividad cósmica intensifica la realidad, todo el poder de la atracción se aplica. La realidad está saturada con las corrientes magnéticas. La presencia del esfuerzo permite un flujo poderoso de atracción. Sólo estos procesos dan paso a la manifestación de la vida. Infinito II, 36.
2. La realidad y la ilusión empezarán a presentársele a la humanidad como surgiendo de una fuente cuando entendamos que el receptáculo que da vida es uno. El Universo se vuelve desprovisto de toda razón al adoptar el concepto de separación del mundo invisible del visible. Si asumimos que nuestra senda es una casual, con un vacío más allá, ¡entonces nuestra imaginación es realmente pobre! La ilusión es la que en verdad no existe; y el concepto de la realidad debe ser expandido. Todas las vidas y todo se propaga. El espacio carga con sus creaciones. ¡Utilicemos toda la fuerza creativa de la fuerza del Espacio! Infinito I, 16.
3. La creencia de que todo es una ilusión trae como consecuencia la reducción de la expresión individual. La cosmogonía y la astro-química son tan aplicables como lo son la geografía e historia. Podría saber antes bien lo que los Señores han visto, usted encontraría entendimiento de la inmensidad de la materia no-eslabonada. ¡No el misterio de un templo, sino el Sacramento del Infinito! Infinito I, 41.
4. La libertad que tanto atrae al hombre es una ilusión. En el Infinito, hay libertad de elección, y ahí está contenida toda la belleza. La libertad de elección afirma al hombre, y el hombre determina por sí mismo el mundo de los efectos. Así se construye la vida de la dependencia. Innumerables son las existencias, y están unidas mediante manifestaciones de carácter constructivo. Infinito I, 193.
5. Aquellos registros que llenan el espacio no están contenidos en una estructura manifestada. La mente del ser humano se ha apartado demasiado de los registros superiores. El ser humano está ávido de ilusiones y se aleja más y más de la realidad. De todas las grandes leyes y principios, es posible señalar las distorsionadas migajas que han nublado la conciencia. ¿Qué, entonces quedó de las Alianzas ardientes? La razón no subordinó al Universo, pero si se hundió en el terror de sus propias formas engendradas. En consecuencia, es muy difícil unificar la conciencia de los dos Mundos. Mundo Ardiente III, 152.
6. Hay eventos que ocurren en el Mundo debido sólo al acercamiento de las acciones y no debido a las acciones mismas. La gente se vuelve muy creativa bajo el signo de la alegría cuando todavía ni siquiera existe una causa aparente para esta; y bajo el signo del terror o de guerra, cuando la guerra todavía no ha empezado. Hay mucho que se lleva a cabo meramente bajo los signos, por lo tanto, dichos reflejos adquieren un gran significado para la alteración de la vida. Se pueden citar muchos ejemplos. Entonces ¿cuál es la necesidad de las guerras y de los desastres, si un espejismo puede intensificar la energía? En realidad mucho se construye bajo el ímpetu de un espejismo. Algunas veces Maya puede ser un poderoso impulsor. Aum, 125.
7. La ilustración más obvia de Maya y de la realidad se encuentra en los cuerpos celestiales. Aunque dichos cuerpos hayan sido destruidos miles de años atrás, su luz todavía es vista desde la Tierra. ¿Quién, entonces, puede intentar definir el límite entre lo existente y lo visionario? Nosotros también encontramos ejemplos similares entre las manifestaciones terrenales. Aum, 444.
8. La aparente instantaneidad de muchas visiones se puede explicar por las leyes del Mundo Sutil, donde no existe el tiempo físico. La brevedad de las visiones es sólo ilusoria ya que las percepciones del hombre están limitadas por el plano físico y para él las imágenes sutiles vienen y van rápidamente. Pero en las condiciones del Mundo Sutil Nosotros, entramos en las esferas mentales y los acontecimientos se desarrollan naturalmente. Así uno puede incrementar su experiencia en el Mundo Sutil y aprender a entender la ilusión terrenal de la instantaneidad. Supramundano I, 208.
9. Urusvati sabe las profundas afinidades que subyacen en todas las Enseñanzas morales de todas las épocas. ¿Y por qué debía ser diferente? La Ley es una. Podrían existir detalles que varíen de acuerdo a la vida local, o de acuerdo a diferencias en el idioma, mas el fundamento es invariable. Por supuesto, se debería entender que Nosotros nos estamos refiriendo a los verdaderos fundamentos y no a los imaginados.

Por ejemplo, Nosotros decimos que la ilusión de aquello a que llaman paz es peor que la guerra presente. La gente que está llena de odio podría asegurarte que viven en paz, pero ellos mienten. Semejante mentira no es fácil de lavarla; esta continúa en el Mundo Sutil. Supramundano II, 295.

1. Urusvati sabe que la así llamada pérdida de memoria es una ilusión. La memoria, como tal, no puede perderse, pero existen muchos factores que la afectan. Primero, si uno está absorto con eventos pasados, la corriente de los eventos no puede ser percibida. Segundo, fuertes influencias exteriores pueden obstruir el acceso natural a la memoria. Tercero, daños en el cerebro pueden causar una disfunción de la memoria. Pero en todos estos ejemplos la memoria como tal y el centro del Cáliz, permanecerán incólumes. Supramundano II, 313.
2. Algunas personas argüirán que es imposible trazar una línea clara entre realidad e ilusión y es verdad que sólo a través de un conocimiento-directo o de la intuición más elevada puede uno discriminar entre ellos. Al refinar la percepción la realidad podría verse en sus proporciones verdaderas, sin embargo hay que obtener un punto de vista correcto. Por ejemplo, al principio de una empresa la gente podría regocijarse y tener pesar al final, pero visto desde otra perspectiva este principio podría provocar una reacción completamente diferente donde ellos se regocijarían al final mientras expresarían buena voluntad hacia un comienzo que está cargado de peligros. Supramundano II, 393.